


7....................................................................................................... یالیستی؟ مقدمه: الهیات ماتر

رویکرد این کتاب.......................................................................................................................10

15............................................................................................................................................ هگل

لکان.............................................................................................................................................20

مارکس.........................................................................................................................................24

فصل اول: نقد ایدئولوژی...........................................................................................................27

ایدئولوژی در عمل.....................................................................................................................30

چالش کلبی‌مسلکی...................................................................................................................35

38......................................................................................................... ایدئولوژی و دیگری بزرگ

42................................................................................................................. دست‌انداز امر واقعی

46....................................................................................................................... لگام زدن بر لذت

دموکراسی لیبرال و ملی‌گرایی....................................................................................................51

فصل دوم: سوبژکتیویته و اخلاق..............................................................................................57

امر واقعی به مثابۀ تفاوت جنسی...............................................................................................61

»میانجی محوشونده«................................................................................................................66

فانتزی و دیگری بزرگ................................................................................................................71

فهرست مطالب



 ژیژک و الهیات 6

تشخیص بالینی اخلاق..............................................................................................................78

درمان...........................................................................................................................................83

89......................................................................................................... فصل سوم: تجربۀ مسیحی

92............................................................................................... نشانه‌های اولیۀ چرخش الهیاتی

97......................................................................................................................... سیاست حقیقت

103.......................................................................................................................... سلطۀ انحراف

110....................................................................................................................... ایوب و یهودیت

صلیب و اجتماع جدید...........................................................................................................115

عشق ورای قانون......................................................................................................................120

یالیسم دیالکتیکی، یا فلسفۀ آزادی.......................................................125 فصل چهارم: ماتر

127............................................................................................ ماتریالیسم دیالکتیکی چیست؟

گاهی به مثابۀ اتصالی....................................................................................................133 خودآ

140........................................................................................................................ حیوان ناسازگار

146.................................................................................................................. ماتریالیسم الهیاتی

سیاست امتناع، یا در انتظار روح‌القدس...............................................................................152

فصل پنجم: واکنش اصحاب الهیات...................................................................................159

161................................................................................................... فهرستی از مضامین الهیاتی

164.............................................................................. واکنش‌های جنبش راست‌کیشی رادیکال

سایر واکنش‌های اصحاب الهیات.........................................................................................169

»روش همبستگی« ژیژک.......................................................................................................173

178........................................................................................................................... ژیژک و سنت

مسیحیت منهای دین و مرگ خدا...........................................................................................183

191................................................................................................................................. یادداشت‌ها

219................................................................................................... یژک به فارسی فهرست آثار ژ

نمایه..............................................................................................................................................221



مقدمه
الهیات ماتریالیستی؟

در سال‌های نخست قرن بیست و یکم اسلاوی ژیژک شهرتی به هم زد. پیش از آن، 

یعنی از زمان انتشار کتاب پرسروصدای ابژۀ والای ایدئولوژی )1989(]1[، ده سالی 

می‌شد که در برخی حلقه‌های دانشگاهیِ انگلیسی‌زبان اسمش بر سر زبان‌ها افتاده 

بود. اما وقتی فضای سیاسی در ایالات متحده و سراسر جهان، بعد از آرامش نسبی 

دهۀ 1990، دوباره ملتهب شد، ژیژک به شیوه‌ای نامعمول به شهرت رسید. پس از 

به برهوت حقیقت خوش  یازدهم سپتامبر در کتاب  به حملات  واکنش مشهورش 

آمدید]2[، بیش از آنکه چهره‌ای دانشگاهی شود به روشنفکری عمومی بدل شد که 

 
ً
 دربارۀ هر موضوع مهمی چندین مقالۀ سیاسی منتشر کرده است، آن‌هم تقریبا

ً
تقریبا

یویو آو بوکز، این دیز تایمز  در هر رسانه‌ای که امکان داشت: نیویورک تایمز، لاندن ر

به تالارها  ین پالیسی. سخنرانی‌های عمومیِ متعددش سیل جمعیت را  فار و حتی 

یژک! )2005( و فیلم  می‌کشاند، ضمن این‌که موضوع فیلم مستندی شد با عنوان ژ

راهنمای فیلم یک منحرف )2006( که در آن صحنه‌های مختلف  با عنوان  دیگری 

فیلم‌های محبوبش را شرح می‌داد. در کل به حدی از شهرت رسید و حتی سلبریتی 

شد که برای یک فیلسوف غیرقابل تصور است. در حقیقت، بعد از مرگ دریدا در 



 ژیژک و الهیات 8

سال 2004، بی‌تردید او نه فقط مشهورترین فیلسوف زنده، بلکه شاید تنها فیلسوفِ 

 مشهورِ در قید حیات شد.
ً
حقیقتا

در  زیادی  کتاب‌های  اخیر  سال‌های  در  روزافزون،  شهرت  این  نتیجۀ  در 

مثل  هم  کتاب  این  نوشتن  انگیزۀ  از  بخشی  شده‌اند.  منتشر  ژیژک  افکار  معرفی 

آثار ژیژک  پیچیده و حجیم  از مجموعۀ  نماندن  به جا  نیاز روزافزون  این کتاب‌ها 

او  از کارهای  این کتاب بررسی جنبه‌ای خاص  است. هرچند علت اصلی نوشتن 

در این سال‌هاست: به موازات رشد شهرت ژیژک، علاقۀ او به الهیات هم افزایش 

یافته است. درگیری او با الهیات به طور جدی با کتاب سوژۀ حساس )1999( آغاز 

بنیاد  انتقادی به کتاب آلن بدیو،  شد، اثری که در آن یک فصل کامل را به واکنش 

کلی‌گرایی )پل قدیس و منطق حقیقت(]3[، اختصاص داد. در سال‌های بعد، ژیژک 

سه کتاب دربارۀ مسیحیت نوشت ــ مطلقِ شکننده )2000(، در باب باور )2001( و 

عروسک و کوتوله )2003( ــ و کتاب دید پارالکسی )2006( نیز که به گفتۀ خودش 

الهیات  دربارۀ  مفصل  بخش‌هایی  و  فصلی طولانی  اوست، حاوی  »ام‌الکتاب« 

است.]4[ چنین حرکتی از جانب کسی که آشکارا خود را خداناباور، مارکسیست و 

نه تنها بر سوگیری  ماتریالیست می‌خواند شاید غیرمنتظره به نظر برسد، اما ژیژک 

ماتریالیستی خود تاکید می‌کند، بلکه بی‌پروا اعلام می‌کند:

یا این‌که رویکرد ماتریالیستی   این نیست که سراپا ماتریالیستم، 
ً
ادعای من صرفا

هم می‌تواند به هستۀ ویرانگر مسیحیت دست ‌یابد؛ تز من قوی‌تر از این‌هاست: 

این هسته فقط و فقط در دسترس رویکردی ماتریالیستی است و برعکس، یعنی 

برای این‌که یک ماتریالیست دیالکتیکی واقعی شویم باید تجربۀ مسیحی را پشت 

سر بگذاریم.]5[

الهیات  است:  تزی  چنین  مخاطرات  توضیح  نهایت  در  کتاب  این  هدف 

الهیات کرده  او را جذب  پیامدهایی دارد، چه چیزی   چه 
ً
ماتریالیستی ژیژک دقیقا

است، و آثار او برای اصحاب الهیات چه معنایی می‌تواند داشته باشد.

اولین قدم این است که روشن کنیم ژیژک کیست، آن‌هم ورای چهرۀ فیلسوف 



9  مهدمق

معروفی که از قضا دربارۀ الهیات هم نوشته است. ژیژک در سال 1949 در لیوبلیانای 

اسلوونی )که در آن زمان جزو یوگسلاوی بود( به دنیا آمد و بخش عمدۀ زندگی‌اش 

را تحت برداشت خاص یوگسلاوی از کمونیسم، مشهور به کمونیسم »خودگردان«، 

 در مسیر رسیدن 
ً
گذراند. او از همان دورۀ نوجوانی می‌خواست فیلسوف شود و ظاهرا

پایان‌نامۀ فوق‌لیسانس او  تا این‌که مسئولان دانشگاه، که  به منصبی دانشگاهی بود 

دربارۀ ساختارگرایی فرانسوی را مخرب تشخیص داده بودند، مانع او شدند و مسیر 

 بعد از چند سال پژوهشکدۀ جامعه‌شناسی دانشگاه 
ً
زندگی‌اش را عوض کردند. نهایتا

لیوبلیانا به او پیشنهاد داد به عنوان محقق با آن‌ها همکاری کند و او از 1979 تا امروز 

در این سمَت مشغول کار است. در این کار وظیفۀ تدریس لحاظ نشده بود. در واقع، 

رژیم می‌خواست مانع تأثیرگذاری او روی افکار جوانان شود. در نتیجه او توانست 

کادمیک به علائق تحقیقاتی‌اش در حوزه‌های گوناگون بپردازد،  بدون قیدوبندهای آ

از جمله به آرشیو فیلم‌هایی راه یافت که به او امکان می‌داد فیلم‌های خارجی را بدون 

سانسور ببیند.]6[ در خلال این دوره، ژیژک با حلقۀ وسیعی از لکانی‌های اسلوونی 

بُر خورد که درگیر خوانش فلسفیِ منحصر به فردی از لکان بودند.]7[ در 1981 به 

پاریس رفت و تحت نظر ژاک آلن میلر، شاگرد اصلی روان‌کاو فقید فرانسوی ژاک 

لکان، به تحصیل پرداخت و دکترای دومش را در روان‌کاوی اخذ کرد. در 1985 به 

اسلوونی بازگشت و یکی از چهره‌های اصلی جنبش رو به رشد دموکراتیک شد، تا 

این‌که در 1990 به‌عنوان نامزد حزب لیبرال دموکرات در انتخابات ریاست جمهوری 

چهار نفره پنجم شد.]8[

فراگرفته  دانشگاهی  مدام  فعالیت‌های  از  طوفانی  را  ژیژک  زندگی  آن  از  بعد 

است: ده‌ها کتاب به زبان‌های مختلف نوشته، دبیر مجموعۀ مقالات و کتاب‌های 

از موقعیت‌های تدریس دانشگاهی نصیبش شده، و  بوده، طیف وسیعی  متعددی 

 جذابیت فراگیر او بیش از هر 
ً
درسگفتارهای موفق متعددی برگزار کرده است. ظاهرا

چیز مدیون نیروی جنون‌آمیزش است، هرچند شاید بتوان دلایل دیگری هم برای این 

 ژیژک برخلاف اکثر دانشگاهیان لطیفه می‌گوید، از جمله 
ً
جذابیت ذکر کرد. مثلا

 از فیلم‌های معروف مثال می‌آورد. بی‌تردید این ویژگی‌ها 
ً
لطیفه‌های مبتذل، و مکررا



 ژیژک و الهیات 10

فیلم  اما برای کسانی که در پی لطیفه و  باعث می‌شود کارهایش جذاب‌تر شوند، 

هستند راحت‌تر است به باشگاه‌های طنز بروند یا با دیدن فیلم میل خود را ارضاء 

به نظر من، منشأ حقیقی جذابیت ژیژک شور و حرارت ناب اوست که در  کنند. 

سخنرانی‌های عمومی‌اش خود را نشان می‌دهد و از آن بیشتر در نوشته‌هایش مشهود 

است: تنها می‌توان گفت با آدمی سروکار داریم که کار نظری برایش مهم‌ترین کار 

 شارحان ژیژک گریزی از این ندارند که دربارۀ وضعیت بیمارگونه‌اش 
ً
است. ظاهرا

اما بزرگترین  یا »تیک‌های عصبی‌اش«.  او   تکرار‌های مدام 
ً
سخن بگویند]9[: مثلا

 هیچ تلاشی برای درمان یا 
ً
مرض او اصرار به فلسفه‌ورزی است، مرضی که ظاهرا

حتی تخفیفش نکرده است.

رویکرد این کتاب

بخش عمدۀ این کتاب مروری است بر مسیر فکری ژیژک از ابژۀ والای ایدئولوژی تا 

دید پارالکسی. هدف اصلی‌ام این است که دلیل چرخش او به سمت الهیات را در 

این مسیر بفهمم و زمینۀ این چرخش را مشخص کنم. در یک وضعیت ایدئال، شاید 

می‌توانستم مستقیم به سراغ کتاب‌های ژیژک دربارۀ مسیحیت بروم، اما هر کس که 

سعی کرده باشد یکی از این کتاب‌ها را بدون دانشی پیشین از ژیژک بخواند خوب 

می‌داند که چنین رویکردی واقع‌بینانه نیست. حتی اگر طرز نوشتن غیرمتعارف ژیژک 

را هم در نظر نگیریم، مانع اصلی فهم آثار او این است که گویی از میانه وارد بحثی 

طولانی و پیچیده شده‌ایم. ژیژک تا حدی تلاش می‌کند خواننده را با برخی مفاهیم 

این بخش‌های  اما  عروسک و کوتوله،  در   
ً
آشنا کند، مخصوصا مرکزی کارهایش 

توضیحی بیش از این‌که به توضیح مطلب بپردازند حکم خلاصه را دارند و در کل به 

گیجی خواننده دامن می‌زنند. به طور مثال، حتی اگر کسی بتواند خطوط اصلی شرح 

ژیژک از مفهوم امر واقعی را دنبال کند، جایگاه چنین شرحی در کل مسیر استدلالی 

که او پیش می‌برد لاجرم برای خوانندۀ ناآشنا با بحث‌های او گنگ می‌ماند.

مسئله عمیق‌تر از ناآشنایی با مفاهیمی است که ژیژک در آثارش استفاده می‌کند: 

موضوع مهم‌تر فهم این نکته است که او چگونه این مفاهیم را کنار هم می‌گذارد و 



11  مهدمق

هدفش از این کار چیست. در مواجهه با چنین معضلی، برخی شارحان به این نتیجه 

رسیده‌اند که رویکرد ژیژک بی‌حساب‌وکتاب و حتی تصادفی است. طبق این نظر، 

ژیژک »کشکولی« از مفاهیم و مثال‌ها دارد و آن‌ها را در مورد هر مسئله‌ای به کار 

می‌برد، نتیجۀ کار بصیرت‌های خوبی است اما به چیزی شبیه نظام فلسفی یا منظری 

افراطی‌ترین  منسجم منتهی نمی‌شوند.]10[ چنین نظری دربارۀ کارهای ژیژک، در 

 کتاب دید پارالکسی »روی کاغذ 
ً
حالت، ممکن است به این مدعا ختم شود که مثلا

به مغزش خطور می‌کند.«]11[  ]ژیژک[ موقع نوشتن  آوردن هر آن چیزی است که 

برخلاف این موضع، افراد دیگری تاکید دارند که ژیژک، پشت این ظاهر گیج‌کننده، 

واجد نظام فلسفی مشخصی است که وقتی آن را بشناسیم متوجه می‌شویم آثارش 

واجد  معتقدند ژیژک  که  نظر من، هرچند کسانی  به  و منسجم‌اند.]12[  فهم  قابل 

 
ً
یک »نظام فلسفی« است به حقیقت نزدیک‌ترند، هیچ‌کدام از این دو موضع کاملا

موجه نیست چون نمی‌تواند این نکته را توضیح دهد که چرا ژیژک به فلان موضوع 

خاص می‌پردازد یا به شرح برخی مفاهیم در متنی خاص و دوره‌ای خاص از فعالیت 

این کتاب نقشی حیاتی  برای هدف  فکری‌اش علاقه‌مند می‌شود. چنین توضیحی 

 به همین نحو به کار 
ً
دارد. ژیژک در اکثر کارهایش مثال‌هایی از مسیحیت را دقیقا

گرفته است: مثال‌هایی که از یک میراث فرهنگی مشترک اخذ شده‌اند. اما، در یک 

این  بلکه  یسد،  بنو تنها تصمیم می‌گیرد سه کتاب دربارۀ مسحیت  نه  برهۀ خاص، 

رویکرد خاص به الهیات را در »ام‌الکتاب« خود هم اعمال می‌کند. در نتیجه این 

سؤال پیش می‌آید که چرا؟

این است که  راه  تنها  این پرسش  به  یافتن پاسخی درخور  برای  به عقیدۀ من، 

هم تصویر ژیژک را به عنوان یک تازه‌کار آشفته‌ذهن رد کنیم و هم این تصور را که 

از سیر  در جای خود شرحی  ثابت است.  نظامی کمابیش  بیانگر  ژیژک  کارهای 

الهیاتی  به چرخش  را  او  که  از مسیری  نقشه‌ای  و  داد  ارائه خواهم  ژیژک  فلسفی 

به پروژۀ او شد.  الهیات  سوق داد ترسیم خواهم کرد، چرخشی که منجر به ورود 

تغییر  دو  با  کرده‌ام،  تقسیم  دوره  به سه  را  ژیژک  انگلیسی‌زبان  آثار  کار  این  برای 

در  دوره‌بندی  خطرات  دربارۀ  ژیژک  نظر  می‌دانم  این‌که  گو  تعیین‌کننده.  مسیر 



 ژیژک و الهیات 12

کتاب چون آن‌ها نمی‌دانند چه می‌کنند چیست: »البته این نوع تقسیم‌بندی ]‌آثار یک 

نویسنده به دوره‌های مختلف[ موجب آرامش خاطر می‌شود، باعث می‌شود فکرمان 

شفاف و به‌خوبی طبقه‌بندی ‌شود... اما با این نوع دوره‌بندی بی‌تردید چیزی از دست 

می‌رود، در اصل چیزی حیاتی: مواجهه با امر واقعی.«]13[

 به یادآوری این نکته 
ً
 مفهوم امر واقعی را به‌تفصیل شرح خواهم داد، فعلا

ً
بعدا

بنیادینی  بیانگر بن‌بست  بسنده می‌کنم که در چارچوب بحث فعلی »امر واقعی« 

 شکست 
ً
 سعی می‌کند بر آن فائق آید و با این حال دائما

ً
است که یک متفکر دائما

 به چنگش آورد. با 
ً
می‌خورد، »چیزی« گریزپا که یک متفکر هرگز نمی‌تواند کاملا

 پیرو خودش هستم، چون کمتر متفکری به 
ً
این حال در دوره‌بندی آثار ژیژک صرفا

اندازۀ او مجذوب دوره‌بندی شده. آثار او مملو است از تلاش برای دوره‌بندی لکان، 

و در همان کتابی که انذار فوق از آن نقل شده، پیشنهاد می‌کند آثار ویتگنشتاین را 

به سه دوره متفاوت تقسیم کنیم و با این کار خلاف اجماع فراگیر محققانی موضع 

بر  کید  تأ راه  از  تقسیم می‌کنند.]14[ سعی کرده‌ام  دو ‌دوره‌  به  را  آن‌ها  که  می‌گیرد 

بی‌ثباتی‌های درونی و تنش‌های حل‌نشده در هر کدام از دوره‌ها که منجر به تغییر 

 پایه‌گذار دورۀ بعدی می‌شود از آرام کردن شور و حرارت ژیژک بپرهیزم. 
ً
مسیر و نهایتا

 به دام مرتب کردن بیش از حد آثار ]نامرتب[ او افتادم، هنوز 
ً
مع‌الوصف، اگر نهایتا

امید دارم ساده‌سازی بیش از حد من لااقل برخی خوانندگان را به مطالعۀ دقیق آثار 

ژیژک ترغیب کند تا بتوانند خطای من را ثابت کنند.

از این رو، رویکردی که من در پیش گرفته‌ام نیازمند آن است که بین تمرکز بر 

آثار  باید کل مسیر  از یک سو،  برقرار شود.  توازن  جزئیات و رئوس کلی مطالب 

ژیژک را بررسی کنم و به دنبال ردپاهایی باشم که منجر به اشتغال خاطر او به الهیات 

شدند. از سوی دیگر، باید بر عناصری از افکارش تمرکز کنم که برای فهم مواجهۀ 

آن‌ها می‌کوشد  وسیلۀ  به  که  افکاری  و ساختار  مفاهیم  است:  الهیات لازم  با  او 

نیست.  امور  نایده گرفتن برخی  از  بنابراین گریزی  را درک کند.  معنای مسیحیت 

 
ّ

برای مثال، تعداد ارجاع به فرهنگ عامه در صفحات این کتاب بسیار کمتر از حد

متوسط کتاب‌های دیگر دربارۀ ژیژک است و من تنها به بررسی یکی از مثال‌های 



13  مهدمق

متعدد ژیژک دربارۀ فیلم می‌پردازم.]15[ تلاش کرده‌ام این ضعف را با ارائۀ مثال‌هایی 

الهیات و فرهنگ دینی  از   مثال‌هایی 
ً
البته نه صرفا  و 

ً
دست اول جبران کنم، عمدتا

نادیده گرفته‌ام، چیزهایی   
ً
افکار ژیژک را هم کلا از   وجوه متعددی 

ً
معاصر. ضمنا

 با تحلیل فرهنگ و نقد ایدئولوژی سروکار دارد، چون به نظرم کارهای او 
ً
که عمدتا

از تنش‌های موجود در کارهای فلسفی‌ترش دربارۀ  در باب مسیحیت مملو است 

نظری  کارهای  بر  تمرکزم  بنابراین، عمدۀ  نظریۀ سیاسی.  و  اخلاق  یته،  بژکتیو سو

اصلی ژیژک است و نه بر کتاب‌هایش دربارۀ فیلم یا آثاری که به مناسبت رویدادهای 

این است که  راه  برای سنجش دقت روش من یک  نتیجه،  در  یسد.  روزمره می‌نو

 به آن‌ها نپرداخته‌ام چارچوبی 
ً
ببینید تا چه حد توانسته‌ام برای فهم آثاری که مستقیما

مناسب برای خواننده فراهم کنم.

ندارند. بخش اصلی  بر دو بخش است که حجم یکسانی  این کتاب مشتمل 

از چهار فصل تشکیل شده است که در آن آثار ژیژک را به نحوی کمابیش تاریخی 

بررسی کرده‌ام، متعاقبش فصلی است که در آن واکنش‌های اصحاب الهیات را به 

ژیژک گرد آورده‌ام و به معرفی حیطه‌هایی پرداخته‌ام که می‌توان در تحقیقات بعدی 

روی‌شان کار کرد. فصل اول به دورۀ ابتدایی کار ژیژک می‌پردازد، دوره‌ای که در آن 

تمرکز او بر بسط شکل جدیدی از نقد ایدئولوژی با تکیه بر نظریۀ روان‌کاویِ ژاک 

لکان بوده است. تنش اصلی در این مرحله حمایت ژیژک از دموکراسی لیبرال است 

که به نظر من با رویکرد لکانی او سازگار نیست.]16[ این تنش در کتاب سر کردن با 

امر منفی )1993(]17[ معنای خود را از دست می‌دهد و او به شرح نظریه‌ای در باب 

به  لیبرالیسم است. در فصل دوم  بر  ملی‌گرایی می‌رسد که همزمان نقدی ویرانگر 

تحلیلم از سر کردن با امر منفی ادامه می‌دهم که به نظر من »لولایی« است بین دورۀ 

اول و دورۀ میانی کار او. ژیژک در دورۀ میانی کارش با این‌که لیبرالیسم را نفی می‌کند 

این دوره را در فضایی سپری  او  ایجابی نرسیده است.  به موضع سیاسی  اما هنوز 

می‌کند که من آن را »عقب‌نشینی به نظریه« می‌نامم، دوره‌ای که او در حال ساختن 

 
ً
نظریه‌ای است در باب سوبژکتیویته با جزئیات بیشتر و بسط آموزه‌های اخلاقیِ غالبا

متناقض‌نمای خود. تغییر مسیر تعیین‌کننده در این دورۀ میانی را می‌توان در کتاب 



 ژیژک و الهیات 14

باقی‌ماندۀ تقسیم‌ناپذیر )1996(]18[ مشاهده کرد، جایی که ژیژک معتقد است دیگر 

»براندازی« نظام اجتماعی و ایدئولوژیک برایش جذابیتی ندارد و به جایش جذب 

 چطور بنا شده است. ولی 
ً
این پرسش می‌شود که این نظام اجتماعی موجود اصلا

اجتماعی  نظام‌های  تمام  از دید ژیژک   
ً
این است که ظاهرا این‌جا  تنش اصلی در 

کمابیش به یک نحو شکل گرفته‌اند و بنابراین این سئوال مطرح می‌شود که در این 

صورت دیگر چرا باید برای سرنگونی یک نظم مفروض خودمان را به زحمت اندازیم، 

قبلی  نظام  از همان قماش  نتیجۀ محتمل نظمی جدید است که  تنها  آن هم وقتی 

است، گیریم با شدت و ضعفی متفاوت. دو فصل ابتدایی، علاوه بر ترسیم مسیری 

که پای ژیژک را به الهیات باز کرد، به معرفی و شرح مفاهیم اساسی‌ای می‌پردازد 

فهمید. را  باب مسیحیت  در  ژیژک  کتاب‌های  به‌درستی  نمی‌توان  آن‌ها  بدون  که 

فصل سوم با بررسی دو قطعه از کارهای اولیۀ ژیژک آغاز می‌شود که به نظر من 

با بدیو  به مواجهۀ ژیژک  الهیات را فراهم می‌کنند، سپس  به سمت  زمینۀ چرخش 

به سبب نظریۀ  بدیو  به  )1999( می‌پردازم. کشش اصلی ژیژک  سوژۀ حساس  در 

و همان  با سیاست »همان آش  متفاوت  بنای سیاستی  که  اوست  رخداد حقیقت 

پل قدیس بدیو بررسی می‌کند،  کاسه« می‌گذارد. او این نظریه را با توجه به کتاب 

باقی فصل به تفسیر سه کتاب ژیژک دربارۀ مسیحیت به عنوان تلاش‌هایی مستمر 

برای بسط نظریۀ جایگزین خودش دربارۀ رخداد حقیقت از طریق قرائتی متفاوت 

مسیحیت حکم  دربارۀ  ژیژک  آثار  بنابراین،  دارد.  اختصاص  مسیحیت  از ظهور 

عبور به مرحلۀ کنونی‌اش را دارد که دید پارالکسی )2006( نمایندۀ آن است. فصل 

تاکنون جامع‌ترین تلاش ژیژک  پارالکسی اختصاص دارد که  دید  به کتاب  چهارم 

]در  برای ساخت یک نظام مابعدالطبیعی تمام و کمال است. هرچند هدف ژیژک 

این کتاب[ دفاع از نسخه‌ای از ماتریالیسم است، اما در پروژۀ دید پارالکسی الهیات 

نقشی تعیین‌کننده دارد و بی‌تردید حتی از دو کتاب اولش دربارۀ مسیحیت الهیاتی‌تر 

است. سرانجام، روایتم از سیر تحول فلسفی ژیژک را با ارائۀ نشانه‌هایی از مسیر آتی 

پروژۀ او به اتمام می‌رسانم.

الهیاتی است.  از منظری  ارزیابی‌ همدلانۀ پروژۀ ژیژک  در فصل پنجم قصدم 



15  مهدمق

را  مطالبی  ژیژک، تلاش می‌کنم  اصلی  الهیاتی  از مضامین  فهرستی  تهیه  از  پس 

که اصحاب الهیات تاکنون در واکنش به ژیژک نوشته‌اند جمع‌بندی کنم و به طور 

خلاصه به آن‌ها پاسخ دهم. سپس نشان می‌دهم که چگونه می‌توان آثار غیرالهیاتی 

ژیژک را به دو شیوه به الهیات مرتبط ساخت و سرانجام سخنم را با مقایسۀ نوشته‌های 

الهیاتی ژیژک با دو تن از مهم‌ترین الهی‌دانان قرن بیستم به پایان می‌رسانم: دیتریش 

بونهوفر و توماس جِی. جِی. آلتایزر.

بنابراین تمرکز اصلی این کتاب بر نحوۀ تغییر تفکر ژیژک در طول زمان است. 

ابتدایی به   درگیر این ماجرا شوم، برای آنکه سرنخ‌هایی 
ً
اما پیش از این‌که مستقیما

 مورد ارجاع ژیژک‌اند 
ً
دست داده باشم، باقی این مقدمه را به سه چهره‌ای که مستمرا

در سرتاسر  و  مقدمه  این  در  مارکس. شیوه‌ام  و  لکان  اختصاص می‌دهم: هگل، 

کتاب این است که به جای تلاش برای ارائۀ برداشت علی‌الظاهر »بی‌طرفانۀ« خود 

از افکار این سه و بررسی قرائت ژیژک از آن‌ها، به حرف‌های او در مورد این منابع 

بر اصلی‌ترین چیزی  تمرکزم  این بخش‌های کوتاه  در  نتیجه،  در  اعتماد کنم.]19[ 

این متفکران برای ژیژک فراهم می‌کنند: یعنی سبک  از  به نظرم هر کدام  است که 

)ملهم  تعهدات سیاسی  و  لکان(  از  )ملهم  مفاهیم اصلی  از هگل(،  )ملهم  تفکر 

از مارکس(. به‌علاوه، هرچند در این کتاب فرض بر این نیست که خواننده دانشی 

به  اشاراتی  کنجکاوتر  خوانندگان  به  کمک  برای  دارد،  متفکر  سه  این  از  پیشین 

کتاب‌های مناسب برای شروع مطالعه کرده‌ام، چه مطالعۀ آثار خود این متفکران و 

چه آثار نوشته‌شده درباره‌شان.

هگل

بر  تأثیر را  آلمانی، جورج ویلهلم فریدریش هگل، مهم‌ترین  ایدئالیست  فیلسوف 

سبک استدلال ژیژک گذاشته است. شهرت هگل بیش از همه مدیون استفاده‌اش 

 می‌توان آن را به سه مرحله تقسیم 
ً
از دیالکتیک است، شیوه‌ای استدلالی که معمولا

کرد: تز، آنتی‌تز و سنتز. در فهم سنتی از این مفاهیم، ابتدا موضعی را معین می‌کنیم 

)تز( و سپس نقطۀ مقابلش را )آنتی‌تز(. کار دیالکتیک جمع این دو در »وحدتی در 



 ژیژک و الهیات 16

بالاتر« یعنی همان سنتز است که متضمن ترکیب عنصر حقیقت در هر دو  مرتبۀ 

موضع و غلبه بر تناقضات درونی هر کدام است. هگل اسم این حرکت را آفهبونگ1 

می‌گذارد، عبارت ترجمه‌ناپذیری از آلمانی که هم متضمن نفی است و هم برکشیدن. 

از  یر جاافتاده  نتیجه، تصو در  برکشیدن است.  بر  بیشتر  کید  تأ در خوانش سنتی، 

تبدیل  و  تفاوت‌ها  ریختن همۀ  فرو  فرایند مستمرِ  مدافع  که  است  فیلسوفی  هگل 

این تفاوت‌ها به همسانی است، امری که دست آخر منجر به نوعی »پایان خوش« 

می‌شود که به تعابیر مختلف از آن به عنوان دانش مطلق یا پایان تاریخ یاد شده است.

 روی امر منفی به عنوان موتور 
ً
یا ژیژک این خوانش سنتی را واژگون کرده و قو

کید می‌کند. او به جای این‌که هگل را چهره‌ای شبه‌تمامیت‌خواه  تفکر دیالکتیکی تأ

»در  است  معتقد  دارد،  تمایل  همسانی  دل  در  تفاوت‌ها  همۀ  هضم  به  که  ببیند 

هگل قوی‌ترین تأیید تفاوت و امکان2 را می‌یابیم که تا به حال دیده‌ایم«، و به جای 

پر و شفاف می‌شود، مدعی است  تو دانش مطلقی  به  دیالکتیکی که منجر  فرایند 

خود »دانش مطلق« چیزی نیست الا تأیید نوعی خسران ریشه‌ای.]20[ هگل برای 

متفکر  آشتی‌ناپذیر،  تناقض‌های  متفکر  است،  تعیین‌کننده  گسستی  متفکر  ژیژک 

خسران‌هایی که هیچ‌گاه نمی‌توان جبران‌شان کرد. این تصویر از هگل باعث فهمی 

جدید از فرایند دیالکتیک می‌شود: از نظر ژیژک، دیالکتیک به جای جستجو برای 

]نفی متعین[ است. نخست  نفی«  فرایند »نفیِ  نوعی  بالاتر«  به »وحدتی  رسیدن 

یا تز مشخص می‌شود، سپس موضعی دیگر بیان می‌شود که در چارچوب  موضع 

موضع اولیه نفی موضع اول یا آنتی‌تز به نظر می‌رسد. در نهایت، سنتز به معنی غلبه 

تا آنجا که دیگر به  آنتی‌تز نیست، بلکه به معنی رادیکال کردن آن است  بر منفیت 

بیان دیگر: سنتز، به جای مرهم گذاشتن بر گسست  به  صورت نفی به نظر نرسد. 

آن »فقط« یک گسست  این گسست در  بی که  با حذف چارچو آنتی‌تز،  از  ناشی 

به نظر می‌رسد، گسست را تکمیل می‌کند. بر این اساس است که ژیژک می‌تواند 

ناب‌ترین حالتش: در حرکت  در  تکرار  نیست جز  ... چیزی  نفی"  »"نفیِ  ید  بگو

1. Aufhebung 2. Contingency



17  مهدمق

به وجود می‌آید و شکست می‌خورد؛ در حرکت دوم  نخست، موضعی مشخص 

 تکرار می‌شود.«]21[ 
ً
همان موضع صرفا

نوشته‌های ژیژک مملو است از این ساختار اساسیِ سه مرحله‌ای »نفیِ نفی«. برای 

نشان دادن این مطلب دو مثال از نوشته‌های ژیژک انتخاب کرده‌ام که یکی دینی است 

و دیگری سیاسی. اولی در عروسک و کوتوله آمده است، در همان بخشی که ژیژک 

سعی می‌کند معنی مرگ مسیح را شرح دهد. او ابتدا دو موضع غالب را مطرح می‌کند:

باید بهایش را داد، و  اولین رویکرد، رویکرد قانون‌مدار است: گناهی هست که 

مسیح از طریق بازخرید دِین ما باعث رستگاری‌مان می‌شود )و البته در نتیجه ما 

 با مرگ مسیح 
ً
را مدیون خود می‌کند(؛ اما، از منظر مشارکت‌جویانه، مردم صرفا

نیست که از گناه رها می‌شوند، بلکه رهایی‌شان منوط به مشارکت در مرگ مسیح 

است، منوط به روگردانی از گناه، روگردانی از طریق تن.]22[

در کل، این دو دیدگاه شباهت زیادی دارند به دیدگاه سنتی یا »محافظه‌کارانه« 

و دیدگاه »لیبرال« در مورد معنی تجسد. دیدگاه »لیبرال«، به گفتۀ ژیژک، »اغلب 

در حکم نفی ماهیت الوهیِ بی‌واسطۀ مسیح« است، و بیشتر او را به عنوان الگویی 

معرفی می‌کند که باید از آن پیروی کرد.]23[ ژیژک در تلاش برای انتخاب بین این دو 

دیدگاه می‌گوید:

یانه برداشتی صحیح است،   می‌توان گفت که برداشت مشارکت‌جو
ً
البته اجمالا

در حالی که برداشت ایثارگرانه »نکتۀ اصلی« ژست مسیح را از کف می‌دهد؛ اما 

رسیدن به برداشت مشارکت‌جویانه تنها از مسیر برداشت ایثارگرانه ممکن می‌شود، 

ایثارگرانه یعنی ژست مسیح در همان افقی  از طریق غلبۀ درونی بر آن. برداشت 

پدیدار می‌شود که مسیح می‌خواست پشت سر بگذارد، درون همان افقی که باید 

در آن با مسیح یکی شویم و بمیریم... .]24[

در این‌جا ژیژک با نشان دادن خطایی که به رغم خطا بودن قدمی است لازم برای 

رسیدن به موضع درست، دست به یکی از معروف‌ترین حرکت‌های دیالکتیکی‌اش 

اشتباه است و در واقع  به‌وضوح  قانون‌مدار  این مورد خاص، رویکرد  می‌زند. در 



 ژیژک و الهیات 18

 به عنوان 
ً
ژیژک مدعی است اگر ما در این چارچوب باقی بمانیم، »مرگ مسیح صرفا

تأیید قانون به نظر می‌رسد... و بار گناهی می‌شود بر دوش ما تابعان قانون، بار دِینی 

اگر سعی کنیم  این همه،  با  بر نخواهیم آمد.«]25[  از عهدۀ پرداختش  که هیچ‌گاه 

 به موضع »درست« پل بزنیم، این موضع قوت خود را از دست می‌دهد. 
ً
مستقیما

معنی حقیقی مرگ مسیح دعوت به مشارکت بی‌واسطه نیست، بلکه بیشتر گسست 

از  نوع جدیدی  برای مشارکت در  را  قانون‌مدار است، گسستی که فضا  از دیدگاه 

باهم‌بودگی اجتماعی، خارج از منطق دِین و ادای دِین، باز می‌کند. در واقع، دیدگاه 

مشارکت‌جویانه، اگر به‌درستی درک شود، تجسم نوعی گسست از دیدگاه قانون‌مدار 

است بدون این عنصر سمج منفیت، صلیب قدرتش را از دست می‌دهد.

 اگر کسی به 
ً
مثال دوم از کتاب چون آن‌ها نمی‌دانند چه می‌کنند است، که ضمنا

طور خاص علاقه‌مند است موضع ژیژک را دربارۀ هگل بداند بهترین منبع همین 

گاهی،  یک کتاب است. ژیژک، با ارجاع به دفاع جی. کی. چسترتون از داستان کارآ

مدعی است قانون فی‌نفسه بزرگ‌ترین جنایت ممکن است و این نظر چسترتون در 

ب منطق هگل در مورد »نفیِ نفی« است:
ُ
واقع ل

قانون  بین  این مورد،  بین موضع اصلی و نفی آن در  تقابلی ساده داریم  نخست 

ایجابی که نقشی آرامش‌بخش دارد و انبوهی از تخلفات خاص که همان جرایم 

باشند؛ »نفیِ نفی« وقتی رخ می‌دهد که می‌فهمیم تنها تخلف حقیقی، تنها نفی 

قانون تمام  این‌که  قانون صورت می‌دهد و آن‌هم  حقیقی، تخلفی است که خود 

خت و بی‌حرکت.«]26[
َ
تخلفات مجرمانۀ عادی را بدل می‌کند به یک ایجابیت ل

به یک  ارجاع  با  این‌بار هم  فراتر می‌برد،  قدم  را یک  منطق  این  او  بعد  کمی 

نویسندۀ مسیحی معروف، بلز پاسکال:

»در ابتدای« قانون نوعی »قانون‌شکنی« وجود دارد، خشونتی از جنس امر واقعی 

که برابر است با نفسِ عملِ برقرار کردن حاکمیت قانون: حقیقت غایی حاکمیت 

قانون چیزی از جنس غصب است، و کل تفکر سیاسی فلسفیِ کلاسیک مبتنی 

است بر انکار این عمل خشونت‌بارِ بنیان نهادن ]حکومت قانون[.]27[ 


